L’intelligence animale.
Le « propre de ’homme » en question

« L'intelligence animale ». J'ai choisi ce titre anachronique, qui pourrait choquer certains
biologistes ou naturalistes. Ne faudrait-il pas plutét parler des « intelligences animales », et méme
des différentes « formes d’intelligence dans les différentes espéces animales » ?

Dont I'espéce humaine, I'animal humain, ancré lui aussi dans la nature, depuis Charles Darwin et
sa découverte de I'évolution des espéces et de la filiation naturelle de 'homme. L’intelligence
humaine devenant de fait une des multiples formes d’intelligence animale.

Mais ce serait mettre la charrue avant les boeufs, et cacher la violence d’une révolution de
pensée, d’un changement de paradigme, qui a débuté avec Darwin pour s’affirmer dans les quarante
derniéres années avec les progres de I'éthologie animale. Et nous cacher ses enjeux.

Que nous reste-t-il « en propre », en tant qu’animal humain, que nous ne puissions trouver a
des degrés divers dans d’autres espéces ? « Nous » avions en propre : la pensée, la conscience,
I'intelligence, le langage et la liberté présupposés par les religions et la métaphysique. « lls » avaient
I'instinct et étaient plongés dans la Nature et complétement déterminés par leur condition naturelle.

Seule cette grande présomption, cette vantardise qui nous réservait I'intelligence parmi toutes
les especes, fondait la distinction de I’'Homme et de I’Animal, avec des majuscules. Et donnait sens a
des expressions que nous utilisons encore couramment comme « intelligence animale » ou
« intelligence humaine ».

Une question méthodologique : au fond, qu’est-ce que l’intelligence ?

Question aujourd’hui renouvelée par les progrés de l'intelligence artificielle, avec le défi de
trouver une définition commune entre intelligence humaine, animale et artificielle.

Selon ce que I'on met sous le mot « intelligence », on ne vise pas les mémes buts, ne traite pas
des mémes questions, ne pratique pas les mémes observations ni les mémes expériences.

Le dictionnaire « Robert » en donne deux sens, qui pointent sur la vraie question : l'intelligence
est-elle une « faculté » unique ou un nom conventionnel qui regroupe de nombreuses facultés :

« 1 : faculté de connaitre, de comprendre ; qualité de I'esprit qui comprend et s'adapte facilement.

2 : L'ensemble des fonctions mentales ayant pour objet la connaissance rationnelle (opposé a sensation et a
intuition). »

Sens 1: L’intelligence : une « faculté » autonome

Dans la tradition dualiste et idéaliste (René Descartes), l'intelligence est définie comme une
faculté unique, indépendante des sens, des émotions, de I'imagination. Elle est séparée de la
matiére, comme partie de I'ame humaine immortelle.



Sans en étre conscient, nous restons souvent tributaires de cette tradition qui nous conduit a
« mesurer » l'intelligence (test de Ql) indépendamment des motivations, sans but concret donné au
raisonnement. Les mesures reconduisent a la hiérarchie chez ’lhomme et I'animal : qui est le premier
de la classe, chez I’'homme ? Qui est I'animal le « plus intelligent » parmi les espéces animales, le vrai
« roi de la forét » ?

Sens 2 : des formes d’intelligences diversifiées, qui s’appliquent a des activités différentes

Les mesures, par l'observation dans I'environnement naturel (éthologie) ou par des
expérimentations en laboratoire, sont utiles. Mais il faut abandonner I'a priori métaphysique de

I'unicité et de lI'autonomie de lintelligence (sens 1), pour prendre en compte des formes
d’intelligence appliquées a toutes les activités :

- intelligence procédurale enchainant des actions plus ou moins complexes tendant vers un
but (en utilisant les ressources de I'environnement, des outils existants ou fabriqués).

- intelligence relationnelle relayée par une forme de langage ou une communication par
signes pour collaborer avec son groupe, parfois accompagné d’un sens « politique » pour
établir ou maintenir sa position dans le groupe.

- reconnaissance de soi et auto-conscience, parfois accompagnée d'une « théorie de
I'esprit » : comprendre |'autre, avoir une certaine idée de son monde intérieur pour
anticiper ses réactions, etc.

Résoudre un probléme théorique ou gérer une « situation » dans le monde réel ?

La réflexion sur lintelligence artificielle a permis de rattacher ces différentes formes
d’intelligence a deux objectifs distincts, pour les IA, comme pour les humains et les animaux (en gras,
les points forts de chaque catégorie) :

- Savoir résoudre un probleme (IA, humains, animaux) :

Le probléme est déja posé, bien formalisé et ne peut accepter qu’'un petit nombre de
solutions.

Exemple : faire un calcul, ouvrir un objet concret avec des outils en plusieurs opérations,
utiliser différentes représentations abstraites pour résoudre une difficulté précise.

- Gérer et bien se sortir d’une situation concréete (humains, animauyx, 1A) :

La situation peut étre fortuite (rencontrer un prédateur).

En elle-méme, elle renferme plusieurs probléemes qu’il faudra résoudre sans nécessairement
les formaliser (on n’en a pas toujours le temps !).

Dans ce cadre, les humains et les animaux réagissent mieux que les IA, qui parce qu’elles ne
sont pas individuées, incorporées, ont du mal a saisir la complexité et la singularité d’une
situation.

Le philosophe Blaise Pascal a anticipé sur cette distinction en opposant deux formes « d’esprit » :
- lesprit de géométrie, avec ses « principes palpables, mais éloignés de I'usage commun »,



I'esprit de finesse, dont « les principes sont dans I'usage commun et devant les yeux de tout
le monde », mais « si déliés et en si grand nombre, qu’il est presque impossible qu’il n’en
échappe ».

* %%

Donc, pour résumer, il existe plusieurs formes d’intelligence, qui ne sont regroupées que pour la
commodité du langage, dans la continuité de notre tradition métaphysique. Et, faut-il vraiment le
préciser, aucune forme d’intelligence n’agit seule, indépendamment du contexte émotionnel, de la
peur, joie, désir, motivation, que ce soit chez 'homme ou les autres especes animales : un animal a
peur du prédateur, nous avons plus ou moins peur des examens !

Seules les IA, pour le moment, vont produire des résultats constants. Mais c’est aussi un
désavantage, de ne pas apprendre de son environnement.

Un cadre scientifigue simple pour bien poser les questions.

On peut se demander avec raison :

- Quels sont les animaux qui s’orientent le mieux dans un labyrinthe (-> gérer une situation) ?

- Qui sont les meilleurs en calcul (-> résoudre un probleme) ?

- Qui conserve le mieux ses capacités cognitives face au stress ou a la prédation ? (-> gérer
une situation critique) ?

Mais la question « Quels sont les animaux les plus intelligents ? » perd beaucoup de sa
pertinence (intelligence au sens 1). Sauf a vouloir réaffirmer, ce qui n’est pas trés intéressant : « Je
suis le premier de ma classe » et « L’homme est I'animal le plus intelligent, le roi de la forét ».

Pourquoi traiter de cette question lors d’une journée de la science ?

Est-ce bien seulement de science dont il devrait étre question, ou aussi de philosophie : de notre
position dans le monde et de notre relation avec les autres vivants ? De nos droits et de nos devoirs
vis-a-vis d’eux ?

Les deux plans sont indissociables : il s’agit de science puisque nous allons parler et montrer des
expériences et des mesures. La mesure met I'accent sur un des sens de l'intelligence : on est « plus
ou moins intelligent », il y a des différences de degrés entre les especes animales et entre les
individus d’une méme espece...

La science contemporaine nous aide a réfléchir sur notre position dans le monde, en comblant le
hiatus, le vide qui séparait 'Homme et I'Animal : les expériences démontrent une continuité
surprenante entre I'lhomme et les autres espéces animales, et remettent en question I'ancienne
« différence de nature » défendue par les religions et la métaphysique occidentale. D’'un coté
I’animal sans pensée et sans ame, livré a la domination sans mesure de ’homme ; de I'autre 'homme
seul détenteur de l'intelligence, qu’il a recue d’'une maniére ou d’une autre, de Dieu.

La science actuelle, principalement I'éthologie, renverse ces croyances ou remet au moins en
cause leur véracité, en les confrontant a I'observation. Mais il n’en a pas toujours été ainsi : pour aller



vite, remontons seulement au 17°™ siécle francais et a la thése « mécaniste » de Descartes sur les
« animaux machine ».

La séparation théologique entre ’homme et I’animal

Dieu dit : “Faisons [’homme a notre image, selon notre ressemblance, et qu’il soumette les
poissons de la mer, les oiseaux du ciel, les bestiaux, toute la terre et toutes les petites bétes qui
remuent sur la terre.” (Genese, 1)

Dans un passage célebre du « Discours de la Méthode », Descartes fait écho a ce texte de la
Genese, en fixant comme objectif a la science nouvelle, qui reposera désormais sur la
mathématisation du monde, de « nous rendre comme maitres et possesseurs de la nature ».

Pour Descartes, il ne s’agit plus seulement de « soumettre toutes bétes qui remuent sur la terre »
mais d’étre maitre de la nature tout entiére. Thése impensable pour un philosophe grec, puisqu’elle
suppose I’lhomme en dehors de la Nature qu’il se propose de dominer.

L’ Animal-Machine cartésien

La these cartésienne des « animaux machines » consacre la « différence de nature », séparation
définitive entre I’'homme, seul étre pensant, et I'animal qui n’a plus que I'apparence du vivant. Sans
ame ni raison ni sensation, I'animal ne differe pas fondamentalement des « automates » ou des
« horloges » construits par 'homme :

Pour ce qui est de l'entendement ou de la pensée que Montaigne et quelques autres attribuent
aux bétes, je ne puis étre de leur avis [...] Je sais bien que les bétes font beaucoup de choses
mieux que nous, mais je ne m'en étonne pas car cela méme sert a prouver qu'elles agissent
naturellement et par ressorts, ainsi qu'une horloge, laquelle montre bien mieux l'heure qu'il est,
que notre jugement ne nous l'enseigne. Et sans doute que, lorsque les hirondelles viennent au
printemps, elles agissent en cela comme des horloges.

La défense philosophique de I’animal sentant et pensant

Des la Renaissance, certains philosophes, comme Montaigne et Giordano Bruno, se sont opposés
par avance au « mécanisme » cartésien, en défendant résolument l'intelligence animale.

Montaigne considére I'animal comme un véritable sujet sentant, pensant et communiquant avec
nous sur un pied d’égalité : « Quand je joue avec ma chatte, qui sait si je ne suis pas son passe-temps plutét
qu'elle n'est le mien ? Nous nous taquinons réciproquement » °. Pour Montaigne, I’animal est notre vrai
miroir :

La maniere de naitre, d'engendrer, de se nourrir, d'agir, de se mouvoir, de vivre et de mourir
qui est celle des animaux est si proche de la notre que tout ce que nous o6tons aux causes qui les
animent, et que nous ajoutons a notre condition pour la placer au-dessus de la leur ne peut
relever d'une vision raisonnée’.

! Descartes : Lettre au Marquis de Newcastle
2 Montaigne : Essais, Livre 11, chap. 12, Apologie de Raymond Sebond
3 .

Ibid.



En moraliste, fin connaisseur des travers humains, Montaigne recherche chez 'homme, et non
dans la nature, 'origine de notre prétendue supériorité : nous restons aveugles a I'évidence naturelle
de notre proximité avec I'animal, parce que notre amour propre nous pousse a nous hisser au-dessus
de lui, en lui déniant ce que la nature lui accorde avec largesse. Par les similitudes qu’il révele, le
modele animal de Montaigne nous conduit a douter avec des accents trés modernes, qu’il existe un
« propre de ’'homme ».

A la suite de Montaigne, le philosophe italien Giordano Bruno abandonne tout anthropocentrisme
et conteste la thése de la « royauté » de ’lhomme dans la nature, affirmée par les Ecritures. Il met
I'accent sur la singularité des animaux, et les grandes différences de performance entre les individus.

Parmi les chevaux, les éléphants et les chiens, on peut voir que certains s approchent
davantage de la sagesse humaine et paraissent dotés d’un sens et d’une intuition finalement
plus vivaces que ceux de beaucoup d’hommes.

Mais, pour réintégrer scientifiquement ’homme dans le régne vivant en le considérant comme
une espece animale parmi d’autres, et rendre sensation et raison aux « bétes », il faudra attendre
Darwin et sa théorie de la sélection naturelle.

Darwin : la filiation naturelle de ’lhomme

Darwin s’inspire du travail des éleveurs qui ont sélectionné les espéces en fonction de leurs
besoins. Par analogie, il a I'intuition que toutes les espéces actuelles dérivent d’un petit nombre
d’espéces ancestrales, comme les races de chien dérivent du loup par le travail de domestication.
D’ol le nom donné a sa théorie : I'origine des espéces par « sélection naturelle ».

Fils de pasteur, Darwin était conscient de |'opposition frontale entre sa thése et la théologie
chrétienne. Par stratégie, Il difféere donc son application a 'homme. Dans un deuxieme temps, en
1871, il publie « La filiation de ’'homme en relation avec la sélection sexuelle » qui integre I’homme
dans une histoire naturelle, ou il dérive d’ancétres non humains. Nous partageons avec des espéeces
proches, les singes, toutes nos facultés supérieures, comme la morale, le souci d’autrui, 'empathie,
le rire et |a colére, I'amour et la haine.

L’homme lui-méme ne peut exprimer I'amour ou I'humilité par des signes extérieurs aussi
clairement que le fait un chien lorsque, oreilles tombantes et babines pendantes, ployant le
corps et remuant la queue, il vient a la rencontre de son maitre bien-aimé.

En grand précurseur de I'éthologie, Darwin cite des explorateurs qui ont observé |'utilisation
d’outils chez les singes. Il dépasse donc par avance une affirmation défendue par les premiers
préhistoriens : ce qui fait 'homme, c’est I'outil.

Non seulement nous ne différons pas par nature des animaux, comme le soutenait la théologie
chrétienne, mais méme le terme de « degré » est trompeur. Il vaut mieux imaginer un glissement
progressif entre les intelligences animale et humaine, et une continuité entre nos attributs et ceux
des autres espéces animales : intelligence, pensée, langage ou communication, souffrance et plaisir,
peine et joie, amour et haine, honte, empathie, sympathie, monde intérieur, conscience du monde
extérieur et de sa propre existence, intentionnalité, sens moral et politique, solidarité, sens de



I'organisation sociale et des hiérarchies, stratégie face a un probléme ou en milieu social, vécu
temporel, mémoire, anticipation, travail a plusieurs.

Un pas en arriére : la défense du propre de ’homme et le behaviorisme

A la lecture de cette liste, on mesure les progres surprenants de I'éthologie, ces quarante
derniéres années. Avant 1990, cette liste de ce que nous avons en partage avec les autres espéces
animales, bien s(r a des degrés divers selon les espéces, aurait paru sacrifier ridiculement a
I’'anthropomorphisme. La plupart de ces termes étaient alors réservés a I'espece humaine, sans qu’il
soit besoin d’argumenter davantage : c’était une sorte de copyright humain sur certaines capacités,
qui semblait aller de soi.

Cette conception restrictive et défensive du propre de 'homme, était soutenue par une
expérimentation animale menée principalement en laboratoire et fondée sur la psychologie
comportementale, le behaviorisme, connue par exemple pour les expériences de Pavlov sur les
chiens. Selon un a priori méthodologique supposé exclure anthropomorphisme et
anthropocentrisme, le chercheur devait éviter de recourir au vocabulaire humain des affects (joie,
peine etc.) et s’en tenir a des données observables : le chien salive a la vue de la viande, puis du son
de la clochette activée au méme moment ; il ne manifeste jamais sa joie, ou sa gratitude envers son
maitre, etc. Cette approche éliminait d’emblée de la recherche les facultés humaines supérieures
(intelligence, sens moral, etc.) en modélisant I'animal comme une « boite noire » soumis a des stimuli
et conduit par des instincts, ou des réflexes conditionnés lors des apprentissages (Pavlov).

Le choix d’'une méthodologie expérimentale est rarement neutre au niveau idéologique. Comme
dit Florence Burgat, philosophe de la condition animale : on doit d’abord tuer symboliquement
I’'animal que I'on veut manger. Ou encore : on ne parvient a3 manger I'animal que si on I'a d’abord
disqualifié¢ métaphysiquement comme une autre nature, en tout point inférieure a la notre.
L'anthropophagie étant un tabou majeur dans notre civilisation, nous conduit a éloigner le plus loin
possible de notre humanité, les vivants qui vont devenir nos proies.

Si elle n’était pas, au moins en partie, idéologique, I'approche behavioriste échouerait sur des
faits observables comme la douleur animale, ou I'affection du chien pour son maitre qui est une
forme d’intelligence relationnelle. Mais, dans la tradition cartésienne de I’animal-machine, le
behaviorisme a nié la douleur animale, en la neutralisant par un vocabulaire technique : la
« nociception », terme neurologique qui définit un stimulus « douloureux ». « Douloureux »,
comment le dire autrement ? Comment éviter tout anthropocentrisme, lorsque nous décrivons des
facultés universellement présentes dans le monde vivant, auxquelles nous participons sans en avoir
I’exclusivité. Et comment accepter une théorie scientifique qui pose I'existence d’une fonction
défensive d’alarme, qui se déclenche sur un stimulus d’une certaine intensité, mais sans aboutir a
une « vraie » sensation de douleur ?

Le behaviorisme était contraint d’admettre I'existence d’une certaine faculté comme la
« nociception » puisque I'animal présente, comme nous, tous les signes extérieurs de la douleur. Et le
systéme nerveux des autres mammiferes est organisé comme le notre. En se retranchant derriere
une prétendue rigueur scientifique, le behaviorisme considéere que I'on ne peut aller plus loin, car ce
serait prendre le point de vue intérieur de I'animal, et quitter la science pour tomber dans
I'idéalisme. Ce point de vue, pourtant difficile a tenir, est maintenant revendiqué par la

6



phénoménologie animale. Car il n’y a au fond qu’un choix entre : une interprétation sans doute
imparfaite, qui donne sens a I'expérience animale, en le considérant comme un sujet sentant et
pensant, une « personne » animale a part entiére ; et une observation rigoureuse de I'animal objet,
qui décrit parfaitement ses différents états observables, mais ne fait pas sens.

Alors qu’il y a aujourd’hui un consensus scientifique sur I’évolutionnisme, le nouveau statut de
I’'animal construit par I'éthologie est encore en débat : la science, nous allons le voir, peut mettre en
commun les observations, en laboratoire et mieux encore en milieu naturel ; mais il reste toujours
une part d’interprétation. Faut-il privilégier le récit et donner du sens a ce qui constitue un étre au
monde différent du nétre, une existence authentique avec ses propres critéres non humains ? Ou
s’en tenir comme les premiers expérimentateurs a des conclusions indiscutables, mais ridiculement
pauvres, eu égard a ce que chacun peut constater autour de lui, auprés des animaux non soumis aux
conditions expérimentales.

Quelques interrogations sur I’expérimentation actuelle en éthologie

Pour nous orienter dans cette déconstruction du propre de I’'homme par I'éthologie, nous allons
décrire quelques expériences de laboratoire, en les confrontant aux observations de terrain, sur
I'animal en milieu naturel. Je vais les classer par grandes fonctions, pour les soumettre a un
questionnement philosophique : quelle spécificité humaine, I'expérience ou I'observation de terrain
remet-elle en question ? Avec quelles especes partageons-nous cette faculté, cette forme
d’intelligence, et avec quelles performances respectives ? Quels sont les biais expérimentaux, qui
donnent lieu a débat sur le sens de I'expérience ? Quelle est la corrélation entre ce savoir
expérimental et le sens commun, les données que nous tirons tous empiriquement de nos
interactions avec les animaux de compagnie, domestiques ou sauvages ?

A la recherche de l'intelligence animale : difficultés méthodologiques et expérimentales a
vouloir mesurer « I'Intelligence seule »

Rien n’est plus difficile a définir et a mesurer que « l'intelligence », y compris chez les humains,
et il peut paraitre illogique de partir de cette catégorie, en lui conférant une unité et une signification
universelle, chez 'homme et les autres especes animales. Mais I'opposition intelligence humaine,
instinct animal a été longtemps le noeud de I'argumentaire classique sur le propre de 'homme, et
son corollaire, le blanc-seing donné a I'exploitation animale et a sa consommation. L’anthropophagie
est évidemment un tabou fondateur. Mais plus généralement, on a plus de mal a manger ce qui nous
parailt proche par son intelligence, qui est d’une certaine maniere lié a nous parce qu’il peut
communiquer avec nous. L'exploitation et la consommation animale exigent le maintien du modeéle
de I'animal-objet, et donc foncierement non intelligent.

L'expérimentation animale, d’inspiration behavioriste, n’a jamais nié toute intelligence animale,
ce qui aurait été absurde et contraire aux évidences. Mais elle a sectorisé, découpé les expériences
animales, en leur reconnaissant seulement des performances dans certains domaines. Tout en
reconnaissant a la seule humanité une Intelligence universelle, dont il est difficile de rendre compte
et qui reste une entité quasiment métaphysique. Les éthologues savent aujourd’hui que I'intelligence
animale, dans ses différents modes, a été fortement sous-estimée par les expériences de laboratoire.



Premier biais expérimental : en laboratoire, les animaux étaient soumis a des tests congus par
des humains, pour des humains, sans intérét réel pour I'animal, si ce n’est la récompense en cas de
réussite de I'épreuve (nourriture, encouragement, etc.). Ce n’est qu’une vue de I'esprit mais posons-
nous la question : quelles seraient nos performances dans une expérience congue par des rats, pour
des rats ? Le déclic est venu de I'expérience commune, avec les animaux de compagnie, mais surtout
de I'éthologie de terrain, qui filme les animaux en milieu naturel, montrant des performances
beaucoup plus grandes.

Deuxiéme biais : quels animaux utilise-t-on pour les tests ? En laboratoire, il s’agit surtout
d’animaux d’élevage, destinés a I'expérimentation, qui ont beaucoup perdu des capacités des
animaux sauvages : sens de |'orientation, mémoire, raisonnement développés dans la prédation ;
stratégie de défense collective chez les proies. En bref, des animaux déculturés, qui ne pouvaient
donc faire preuve que des capacités basiques, instinctives, propres a leur espece. Par exemple, les
rats de laboratoire excellent dans les expériences de labyrinthe et dans I’art de franchir les obstacles.

Les expérimentateurs étaient la plupart de temps de bonne foi. Mais il est trés facile, en
éthologie comme en sociologie, de créer des cercles vicieux, en retrouvant les hypothéses que I'on a
imposées en fixant les conditions expérimentales : des animaux élevés en dehors de leur milieu
naturel et d’adultes de leur espece, vont « démontrer » qu’il n’existe pas de culture animale.

Autre biais, difficile a éviter : la sous-estimation des différences individuelles dans une méme
espece. Il y a des Einstein ou des Newton chez les animaux, mais ils sont aussi rares et difficiles a
trouver que chez nous. L'expérience nous livre une moyenne, la performance courante dans une
espece, et en explore difficilement les limites. L'éthologie contemporaine a relevé ce défi, et
individualise les comptes-rendus d’expérience, en partant du principe qu’elle teste comme chez
I’'homme des individus singuliers qui différent tous en performance.

%k k

Chez 'lhomme, l'intelligence ne s’exerce jamais seule : elle agit en vue d’un but, vise un intérét
donné. Par exemple, un éléve va exceller en mathématiques pour obtenir une bonne note, pour
répondre a l'attente de sa famille, pour flatter son ego, et heureusement parfois par golt des
mathématiques. Pour dépasser le modele de I'animal-machine, I'éthologie contemporaine a donc
imaginé des expériences qui dépassent la psychométrie et s’intéressent a la stratégie développée
dans une action, a l'intelligence relationnelle, a la collaboration avec d’autres animaux. Puisque
I'intelligence participe a toutes nos activités, il faut aussi la mesurer dans les mémes conditions chez
I’'animal, dans une mise en scéne synthétique, qui évalue plusieurs facultés.

Intelligence, stratégie, travail d’équipe, collaboration animale

Un objet, de taille et de poids appropriés a I'espéce expérimentée, est fixé a deux cordes, une a
chaque extrémité. L'animal testé peut tirer sur I'objet par une des cordes, mais cela va le mettre en
travers, et I'animal ne pourra pas I'atteindre.

Placé devant cette énigme, le loup fait des essais, constate qu’il échoue et attend I'arrivée d’un
congénére. A deux, ils collaborent, réussissent I'expérience et partagent la viande (gratification).
Dans une des épreuves, un jeune loup tente a nouveau de saisir la viande seul. Il échoue et est



immédiatement corrigé par l'autre loup, un male alpha de la meute. Les deux loups réussissent alors
facilement.

Soumis a la méme expérience, chacun des deux corbeaux tente d’abord de tirer la nourriture a
lui. Puis comprenant que c’est impossible seul, ils collaborent comme les loups, avec une précaution
supplémentaire : chaque corbeau vérifie que son partenaire tient aussi la corde, avant de la tirer ; ils
finissent par s’approprier la nourriture. L'expérience démontre, outre une intelligence procédurale,
une stratégie qui integre I'autre dans une action concertée. Cette inventivité et I'élaboration d’une
stratégie n’est pas surprenante chez les corvidés, qui utilisent des outils simples ou font « travailler »
I’'homme pour leur profit, en déposant par exemple les noix a casser sur les passages protégés,
devant un feu rouge.

Face a la méme expérience, avec un objet beaucoup plus gros et plus lourd, le premier éléphant
ne tente rien. Il attend I'arrivée de son congénére et ils atteignent le but sans aucune difficulté.

Ces trois performances n’impressionnent pas I'éthologue de terrain : pour chasser en meute, les
loups développent une stratégie complexe, et collaborent parfaitement. Les jeunes loups n’ont pas
d’autres choix que de se plier a cette discipline collective. Le loup est également réputé pour son sens
de la justice, et les meutes partagent les proies de fagon équitable. Le loup alpha met en ceuvre une
intelligence procédurale, basée sur le principe essai, erreur, solution et il I'impose au jeune : il s’agit
bien d’'une forme culturelle, de transmission d’un savoir acquis, qui a peu de chose a voir avec
« I'instinct ».

Quant a I'expérience commune, méme si nous n’avons pas observé de loups, nous avons vu
pour beaucoup d’entre nous travailler des chiens de berger, qui gardent l'intelligence et le travail
d’équipe du loup, en le destinant a un autre objectif.

% %k %k

L’éléphant, en n’agissant pas inutilement sans son congénére, montre qu’il a compris d’emblée
le probleme, par I'observation. Il est capable de fixer sa stratégie sans passer par les étapes des
essais et des erreurs successives, et possede donc une plus grande capacité d’abstraction. Rien
d’étonnant non plus, eu égard aux capacités des éléphants en milieu naturel ou semi-domestique. En
milieu naturel, les éléphants ont une culture élaborée, qui est transmise a la génération suivante. Au
Cambodge, avant la guerre, les éléphants « dressés » exploitaient la forét, défrichaient, sans
surveillance. Je mets le verbe « dressés » entre guillemets car cela allait bien au-dela : les équipes
étaient conduits par des éléphants expérimentés et travaillaient d’elles-mémes, en s’organisant
correctement.

J'en profite pour revenir sur un autre biais de I'éthologie expérimentale, au moins a ses débuts :
un a priori anthropocentrique sur les performances attendues des différentes espeéces, selon leur
proximité avec nous dans I"évolution. Il n’est pas du tout évident, c’est peut-étre méme l'inverse, que
les éléphants, baleines, corvidés, et méme les cochons soient moins intelligents que les grands
singes, chimpanzés, gorilles et bonobos qui restent nos références usuelles en terme d’intelligence
animale.



Intelligence, empathie, solidarité, altruisme, sens moral

Dans une expérience classique sur les rats, la nourriture est enfermée dans un tube transparent,
avec un dispositif d’ouverture demandant plusieurs gestes. Le rat démontre son intelligence
procédurale en ouvrant le mécanisme, aprés quelques essais.

Dans la variante qui cherche a évaluer I'empathie et la solidarité chez le rat, le tube ne contient
pas de nourriture mais un rat enfermé. Le deuxiéme rat, libre, se place au centre de la piéce, ce qui
est une position risquée pour un rat qui préfere les extrémités, plus propices a la fuite. Apres
plusieurs essais, il parvient a libérer son congénére. L'éthologue qui a imaginé cette expérience
insiste sur son caractére répétitif : une seule libération pourrait relever de la chance, mais
I’'expérience peut étre répétée de nombreuses fois avec le méme résultat, ce qui en fait une regle.

Dans une deuxieme variante, il y a deux tubes transparents : I'un contenant le rat emprisonné,
I'autre du chocolat. A nouveau, le rat libre ignore le chocolat et libére son congénére emprisonné.
Puis les deux rats mangent le chocolat.

On voit que si la premiére série d’expériences sur les loups, corbeaux, éléphants confortent nos
connaissances empiriques, cette observation sur les rats contredit nos croyances ou préjugés
spécistes souvent bien établis, sur un animal qui n’est pas réputé pour son altruisme et son sens du
partage : « tu es un vrai rat ».

Revenons sur la difficulté a interpréter une expérience : I'intelligence procédurale est manifeste,
on ne peut nier I'empathie et le sens de la solidarité. Le rat libre n’y gagne rien, on ne peut nier qu’il
s’agisse d’une action désintéressée. A défaut d’autre explication vraisemblable, I'empathie et Ia
solidarité sont donc aussi bien démontrées par le protocole expérimental : le rat libre n’agit que
parce qu’il ressent d’'une maniére ou d’'une autre la souffrance de son congénére et se met a sa
place ; il se sent concerné, solidaire et comme contraint « moralement » de le libérer.

Il'y a les faits observables et ce que I'on peut en inférer rigoureusement. J'ai ajouté « sens
moral » mais c’est plus une interrogation qu’une affirmation. Une certaine dose minimale
d’anthropocentrisme est nécessaire pour constituer un récit qui donne un sens a I'expérience
animale. Ou faut-il s’arréter pour rester dans le domaine scientifique et éviter un
anthropomorphisme naif ? Nous sommes en présence d’une action altruiste et désintéressée, une
action « morale », qui dénote un certain sens de I'obligation vis-a-vis des animaux de la méme
espece. C'est déja beaucoup.

Les défenseurs acharnés du propre de 'homme objecteront qu’une seule action morale
n‘implique pas un « sens moral », car la morale au sens kantien sous-entend la capacité de
généralisation a toutes nos actions, et donc le langage. Soit. lls ont raison pour I’homme, qui posséde
un langage articulé. Mais qu’est-ce qu’un sens moral pour le rat ? L'éthologie ne prétend pas
démontrer l'identité de toutes les espéces vivantes et de leurs facultés, mais I'analogie possible entre
ces facultés. De méme que |'anatomie comparée utilise I’analogie fonctionnelle (I’aile pour I'ociseau,
la nageoire pour le poisson, le bras ou le membre supérieur pour le mammifere), on peut poser une
analogie des facultés et des comportements entre différentes espéces animales, issues d’une
évolution commune : I'expérience nous révele ce qui tient lieu chez le rat, ce qui est analogue, a
notre sens moral humain.

10



Un autre intérét des expériences sur les facultés supérieures est qu’elle démontre en méme
temps I'existence de nombreuses autres facultés sous-jacentes : I'entraide n’aurait pas lieu s'il
n’existait pas une certaine empathie ; donc une certaine appréhension de I'altérité, de I'existence de
I’autre comme de sa propre existence. Une reconnaissance intraspécifique : cet autre est de la méme
espece, il est comme moi ; ce qui lui arrive me préoccupe et m’engage a agir pour I'aider. Dans une
approche analytique et behavioriste, chaque faculté devait faire I'objet d’une expérience
indépendante, en admettant qu’elle puisse étre isolée dans un protocole expérimental.

L’éthologie de terrain confirme largement I'existence de I'altruisme et de I'empathie chez les
mammiféres. Exemple d’altruisme intraspécifique : un male chimpanzé adulte adopte un jeune
chimpanzé, qui ne pourrait survivre de lui-méme, sans la protection d’un adulte qu’il pourra imiter.
Encore une fois, nous ne sommes pas dans la téte du chimpanzé pour décrire ses motivations de
facon certaine : mais I'on peut sans danger dépasser le stade de la « boite noire », car I'expérience
est univoque. C’est un male qui adopte, « l'instinct maternel » n’y est pour rien. Il n’est pas sar
gu’une femelle chimpanzé aurait agi par instinct maternel, plutot que par altruisme, mais cela laissait
la porte ouverte aux contradicteurs, qui veulent réduire I'animal a ses instincts. La hiérarchie
classique du groupe ne prédispose pas un chimpanzé a cette action désintéressée : il n'y a pas de
gain mais un travail supplémentaire a protéger et nourrir un jeune orphelin, qui n’est pas pris en
charge par le groupe. Dans le travail de I'éthologue, il reste encore a évaluer ce comportement :
action isolée, comportement individuel exceptionnel ou tendance dans I'espéece.

Il'y a méme des exemples d’altruisme interspécifique chez les animaux : a citer, 'exemple de la
femelle gorille qui sauve un bébé humain tombé dans I'enclos des gorilles d’un zoo. Elle le berce et le
porte au gardien du zoo.

Intelligence, conscience de soi et d’autrui

Les facultés sont emboitées comme des poupées gigognes: |'empathie et Ialtruisme
démontrent indirectement une « certaine » conscience de soi et d’autrui, que I'éthologie cherche a
préciser par d’autres expériences ciblées.

Le test classique du miroir (test de Gallup) démontre une certaine perception de soi, ou il est
supposé le faire, cela reste a discuter. On marque I'animal par un signe distinctif, inhabituel pour lui
(par exemple une croix sur le front) : si I'lanimal a conscience du réle du miroir et de sa propre
identité, il tente de toucher la croix sur son front, en s’aidant du miroir ; dans le cas contraire, il peut
manifester de I'agressivité ou de la peur devant cet « autre » animal de la méme espeéce.

Ce test est réussi par les éléphants d’Asie, les chimpanzés et les bonobos, partiellement par les
gorilles, par les dauphins, les orques, les pies, les perroquets gris du Gabon, les orang-outans, les
cochons, mais pas par les chats, chiens etc.

Il faut ici mettre « perception de soi » entre guillemets car cela reste une question débattue : en
toute rigueur, le test du miroir démontre une conscience de son identité corporelle, de sa situation
dans le monde et la distinction entre « soi » et le monde extérieur. Il ne nous révele rien sur le
monde intérieur de I'animal, la « conscience » qu’il pourrait avoir de lui-méme. L'expérience est
donc moins significative que les expériences sur I'empathie et la reconnaissance des états
psychologiques interspécifiques.

11



Non seulement un chien identifie les humains mais il reconnait sans s’y tromper leur état
psychologique du moment : colére, joie, accueil ou rejet, etc. Une autre expérience dans la méme
série démontre I'empathie du chien par sa sensibilité a I'état émotionnel de son maitre. Le maitre
évalue deux bouteilles identiques, en mimant soit la satisfaction soit le dégout. Le chien rapporte
spontanément, sans qu’on le sollicite, la bouteille que son maitre apprécie, ou a fait semblant
d’apprécier dans le protocole expérimental. Je détaille I'expérience, car on peut reconnaitre son
bien-fondé et une certaine naiveté : le chien dans le monde réel fait beaucoup plus ; il est utilisé pour
remonter le moral des malades ou méme de développeurs informatiques stressés dans les
entreprises. Mais en schématisant une expérience commune qui ne fait pas de doute,
I’'expérimentation la rend répétable : elle acquiert un statut scientifique qui la rend opposable aux
contradicteurs, ce qui n’était pas le cas de I'expérience commune, pourtant accessible a tous.

Intelligence, langage et parole

Au final, I'éthologie contemporaine a fait de grands pas vers la compréhension du monde
intérieur de I'animal : elle franchit de plus en plus la porte de la « boite noire » chére a la psychologie
comportementale. Mais il en résulte souvent une perte de précision : soit on privilégie la rigueur
scientifique, et on peut alors induire de I'expérience observable un minimum de qualités communes
entre I'animal et I'homme ; soit on privilégie le bon sens et I'expérience commune des animaux, les
lecons issues d’une longue fréquentation, et on induit beaucoup plus de qualités communes, mais au
détriment de la preuve scientifique, qui exige une expérimentation reproductible et formalisée par
un protocole.

On reste souvent aux portes de l'intériorité animale, et on est reconduit au « pont aux anes » de
la philosophie idéaliste : chez les humains, I'intelligence se manifeste dans le monde par la parole, et
il n’y aurait pas d’intelligence, de conscience, de mémoire, de monde intérieur et d’intersubjectivité
sans la parole. C'était le théme principal d’Elisabeth de Fontenay dans le « Silence des bétes » :
I’'animal, parce qu’il est privé de parole, en tout cas de parole humaine, est aussi privé de raison et de
tous les attributs rattachés traditionnellement au langage. Comme le langage est pour I’homme le
refuge du temps, qui dit le passé et I'avenir, 'animal privé de langage serait « attaché au piquet de
I'instant », comme le soutient Nietzsche, qui pourtant aimait les animaux :

Observe le troupeau qui pait sous tes yeux : il ne sait ce qu’est hier ni aujourd’hui, il gambade,
broute, se repose, digére, gambade a nouveau, et ainsi du matin au soir et jour apres jour,
étroitement attaché par son plaisir et son déplaisir au piquet de I'instant, et ne connaissant pour
cette raison ni mélancolie, ni dégolit. (Nietzsche, Considérations inactuelles)

Toutes les facultés humaines seraient en un sens partagées, au moins avec les especes proches,
mais dans deux modes irréductibles : d’un c6té I'amour humain qui se dit, se conceptualise ; de
I'autre I'amour indéfectible du chien pour son maitre, indicible, qui se vit dans I'instant. D’'un coté
une empathie et une tendance morale qui se traduisent aussi en mots et en régles ; de 'autre, une
action morale désintéressée, qui ne se paie pas de mots. Bien heureusement, il ne faut pas prendre
pour argent comptant ce beau texte de Nietzsche qui révele chez ce philosophe du « soupgon » des
restes de philosophie idéaliste.

Le chien que I'on bat peut se venger des années apres les mauvais traitements. Aucun prédateur
ne pourrait survivre sans une mémoire qui lui permette de classer ses lieux de chasse, et une

12



appréhension du temps qui lui permet de se souvenir et d’anticiper. Il parait aujourd’hui absurde
d’imaginer la simple survie, sans une certaine conscience de soi, une intentionnalité et une tendance
a la conservation de son étre. Mais le contradicteur acharné va rétorquer : oui, ces choses existent
chez 'homme et les autres animaux, mais pas avec la méme clarté. Les qualités sont rendues
explicites et précises par le langage, elles restent implicites et confuses dans les autres espéces.

Ont-ils un langage ?

Un grand pas a été fait, de 'animal-objet et de I'animal machine a I'étre sensible qui possede son
propre monde, mais cette question débattue reste centrale, puisqu’elle est une barriere entre les
modalités des différentes facultés.

Si les autres primates (gorilles, chimpanzés, bonobos) échouent a « parler », car leur larynx n’est
pas conformé pour produire des sons articulés comme chez I’homme, ils communiquent entre eux et
avec I’lhomme par une gestuelle et un langage non verbal trés développé. L’éthologie expérimentale
a permis d’établir plusieurs canaux de communication avec les primates non humains : par les signes
avec le langage des sourds, en manipulant des symboles prédéfinis comme des idéogrammes, ou
grace a un clavier informatique adapté au primate. Par ailleurs, les primates non humains peuvent
comprendre des phrases tres simples en anglais, apres un apprentissage approprié.

Ces expériences ont réussi dans certaines limites aujourd’hui bien décrites : les primates non
humains assemblent les mots (jusqu’a 1000 pour les plus performants) avec une grammaire simple,
sujet, verbe et complément : « Je veux une banane » ; « Je suis content » etc. Mais la grammaire, au
sens humain, semble une barriere infranchissable : nos cousins dans I'évolution échouent dans des
phrases composées. « Cherche la banane qui est derriere le meuble ou la pomme qui est sous la
table », etc. Le débat reste ouvert entre les éthologues eux-mémes, ainsi qu’avec les défenseurs
traditionnels du propre de I’homme, sur la signification réelle du langage chez les autres primates :
exprime-t-il un véritable engagement du sujet animal dans le monde ? Ou n’est-il qu’'un moyen de
communication plus pratique pour faire des demandes a I'interlocuteur humain ?

Pour le linguiste Noam Chomsky, le langage en tant que tel ne serait accessible qu’a la seule
espece humaine : Chomsky ne reconnait aucune interprétation religieuse du monde et se situe
compléetement dans le fil du darwinisme. Mais selon lui la différence entre notre cortex développé et
celui des autres espéces animales, n‘impliquerait pas une simple différence de performance entre les
especes (différence quantitative) mais une « émergence », c’est-a-dire une différence qualitative, le
passage a « autre chose » qui nait dans la suite continue de I’évolution. Chomsky n’est ni biologiste ni
paléoanthropologue : il est linguiste. Mais il croit découvrir la trace de I'émergence dans le langage
lui-méme : notre espéce a acquis au cours de I'évolution un « langage intérieur », une grammaire
interne, qui est I'expression méme de la pensée humaine. Cette structure syntaxique innée va se
configurer selon I'environnement pour devenir la langue maternelle du jeune enfant. Les phrases
semblent différer d’une langue naturelle a I'autre mais elles gardent la méme structuration complexe
(proposition principale, subordonnée a plusieurs niveaux, etc.) qui n’est pas accessible, selon lui, aux
animaux non humains, méme pour les plus proches de nous.

Il faut garder une certaine prudence « philosophique » dans la question du langage animal, face a
I’enthousiasme des chercheurs en éthologie comme a I'idéologie des partisans d’un langage réservé
aux humains. Rappelons cependant quelques résultats. Il y a des exemples indiscutables d’expression

13



de soi désintéressée, chez les Grands Singes : « je suis content aujourd’hui ». De regret, face au
départ d’un humain, ou a la mort : si la formulation grammaticale reste fruste, comme le souligne
Chomsky, le fond dépasse de loin le supposé « piquet de I'instant » ou la demande de nourriture.
L’existence d’un langage ou d’un pré-langage chez les primates non humains, n’est pas contestable et
interdit la dichotomie entre les capacités humaines qui seraient énoncables et les capacités non
humaines, qui resteraient floues car indicibles.

N’oublions pas non plus les nouveaux postulants au langage : le perroquet gris du Gabon, qui ne
parle pas « comme un perroquet » mais formule des phrases en lien avec le contexte, dans un
langage articulé. Les capacités langagieres des baleines (« chant des baleines ») ne sont pas encore
pleinement évaluées. Les chercheurs ont longtemps combattu, par souci d’exactitude scientifique, un
anthropomorphisme qui donne pourtant sens aux expériences animales, tout en acceptant
implicitement un anthropocentrisme qui a éloigné du champ de I'observation les espéces éloignées
de nous par I'évolution : perroquets, corvidés, rats, cochons, etc. Il y avait la encore un cercle vicieux
dans ce choix méthodologique : seules les espéces proches de nous étaient jugées susceptibles
d’accéder au langage.

Autre fait aujourd’hui évident : les animaux non humains, au moins pour les plus évolués, ont
aussi une culture. Le débat nature/culture est en grande partie dépassé puisque le cerveau se
conforme avec les apprentissages successifs. L'information neuronale ne se divise pas comme en
informatique en une unité de traitements (la nature, I'inné, le corps) qui serait distincte des données
a traiter (la culture, I'acquis, I'esprit).

Pour ne pas conclure...

Que doit-on penser de la situation actuelle, ol la notion de propre de 'homme ne peut plus étre
utilisée qu’avec précaution, comme un horizon de I'espéce humaine et non comme une limite bien
définie. Dans ce flou, I'humain y perd-il en distinction, en dignité ? Ou regagne-t-il au contraire en
modestie, en clairvoyance et en reconnaissance de |'autre, ce qu’il semble perdre en spécificité ? En
bref, sort-il déchu ou grandi de la prise de conscience nouvelle de sa position réelle dans la nature ?

Les réponses semblent aller de soi, a tort, car elles s’appuient sur une conception caricaturale
d’un humanisme dominateur qui, selon la formule connue de Descartes, voulait élever I’'homme au
rang de « maitre et possesseur de la nature ». Cette exigence excessive, cette démesure, n’était pas
celle de 'humanisme des origines, a la Renaissance italienne et frangaise. L’humanisme n’est pas
totalement remis en question par la continuité retrouvée entre ’homme et I'animal. Cette continuité
est certes une mise a I'épreuve, qui I’engage a trouver un nouveau départ, en pensant la dignité de
I’'homme sans son emprise impérieuse sur la nature. La question est posée d’un humanisme ouvert
et non conquérant, centré sur ’homme mais attentif et bienveillant envers les animaux non humains.

14



